
95

Ö z ’ ü n  K e ş f i

Tözler, Zatları Gereği İyi Olmaksızın, Var-Olmaklıkları 
İtibarıyla Nasıl İyi Olurlar?

Hüseyin İstanbullu



96

Ö z ’ ü n  K e ş f i

Yalçın Koç Düşüncesinde
Dil ve Anlam
Abdullah Karaca

Öz

Geleneksel olarak bir bireyin bireyliğini kazanması belli bir sosyo-kül-
türel çevreye doğmuş bebeğin dil gelişimine paralel olarak bilincinin ve 
zihninin doğadan ayrışmaya başlamasıyla mümkün olduğu düşünülmüş-
tür. Bu süreç teknik terimlerle ifade edilirse bilinç öncesinden subjektif 
bilince, subjektiften ise objektif bilince, oradan refleksif bilince ve onun 
da ötesine ahlaki normatif bilince geçişi ifade eder. Bilinç öncesi dönem 
organik tepkiler ve refleksler ile tasvir edilir, subjektif bilinç deneyimlere 
sahiptir ancak bu deneyimlere eşlik eden ben bilinci ilkeldir ve korku ve 
haz gibi hissi duygular tarafından belirlenir. Objektif bilinç ise adının da 
ima ettiği üzere duyguların ötesinde nesnel bir benlik bilinci tarafından 
biçimlenir. Felsefi düşüncenin başladığı yer olarak da tarif edilen reflek-
sif bilinçte özne düşünceyi kendisine yöneltir. Normatif bilinç ise bilincin 
kendi adına kural koymasını içerir.  Bu bilinç türleri arasında geçiş özel-
likle objektif bilinç sonrası bireyin kendi çabasıyla alakalıdır. Ama bilinç 
öncesi ve subjektif bilinç arası geçiş kendiliğindendir. Objektif bilince ve 
sonrasına ulaşamamış toplumlar ilkeldir ve hayatlarına ilkel haz ve kor-
kularıyla yön verirler. Objektif bilince ve sonrasına ulaşmış olan toplum-
lar ise aydınlanmış, hayatlarını nesnel ve normatif ilkeler doğrultusunda 
yaşarlar. Aydınlanmada özellikle işe koşulması gereken bilinç türlerinden 
ilki refleksif bilinç yani felsefe; ikincisi normatif bilinç yani etiktir. Bi-
rey kendiliğini kendisine dışsal bir otoriteyi paranteze alarak tesis eder ve 
kendiliği temelinde etik kurallar koyar. Çünkü aydınlanma yaygın olarak 
kişinin kendi adına düşünme ve eyleme kapasitesi olarak kabul edilir. Bu 
safhaların sorunsuzca atlatılabilmesi, refleksif ve normatif bilinç temelinde 
aydın bir toplum inşa edebilmenin koşulu dildir. Ancak gelişmiş bir dil bi-

YALÇIN KOÇ DÜŞÜNCESİNDE
DİL ve ANLAM

Abdullah KARACA

Uzm., Akdeniz Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 
Felsefe Bölümü Yüksek Lisans Mezunu
karacaelt1@gmail.com
ORCID: 0000-0003-4343-669 1



97

Ö z ’ ü n  K e ş f i

Yalçın Koç Düşüncesinde
Dil ve Anlam

Abdullah Karaca

linci en üst seviyeye çıkarır. O yüzden dil gelişimi toplumsal gelişmişliğin 
de bir göstergesi olarak kabul edilir. 

Yalçın Koç açısından bireyleşme ve bu temelde bireyin kendinde anlam 
kazanmasına bakıldığı zaman birey yani bebek henüz dünyaya geldiğin-
de aşkın bir bilince sahiptir. Bu bilinç bireyin bizatihi oluşunu ifade eder. 
Bizatihi olmak ise bireyin birliğinin iç ve dış olarak ayrılmamış tek bir 
sahne esasında kendisini bilip duyduğu anlamına gelir. Zamanla bebeğin 
dil gelişimine paralel olarak bilinçte dışsallaşma yaşanır ve iç dış ayrımı 
başlar. Bu ayrım bebeğin dile düştüğü yerdir. Bebek dile düştükten sonra 
kendilik bilinci de dil üzerinden gerçekleşir. Bu aşamada birey artık ken-
disini doğrudan değil dil dolayımı ile duyar. Yani aşkın bilince sahip olan 
bebeğin bilincinin dışsallaşması ya da sahnesinin iç ve dış olarak itibari 
olarak ayrışıklaşması sonucunda bireyleşme gerçekleşir. Burası yani bebe-
ğin bilincinin iç ve dış olarak ayrışıklaşması modern literatürde önemli bir 
gelişme olarak kabul edilir. Çünkü bu aşama bilincin dış dünyadan soyut-
lanması ve kendiliğin oluşması anlamına gelmektedir. Koç perspektifinden 
bu gelişmeye bakılınca bireyin içten kopuşu ve kendine uzaklaşması an-
lamına geleceği için bir tür daralma olarak ifade edilir. Dilin ve anlamın 
gerisinde örtük olarak bulunan bu varsayımlar düşünce ve anlam dünya-
mızı derinden etkilemektedir. Bilincin objektif hale gelmesi bireyin tanı-
mına giren bir unsur olduğu için dilin ve anlamın objektif bir temelde ele 
alınmasına sebep olmuş, diğer taraftan bireyi aşkın bir kaynağa bağlayan 
Koç düşüncesi ise dili ve anlamı aşkın bir varlık alanı olarak görmüştür. Bu 
sebeple bu makalede a) bireyin aşkın esasının olduğu b) geleneksel dil ve 
anlam teorilerinin düşkün bir temele dayandığı c)anlamın metaforik zemin-
de aşkın bir tecrübe ile inşa edildiği iddia edilecektir.

Anahtar kelimeler: Dil, Anlam, Bilinç, Aşkınlık, Felsefe



98

Ö z ’ ü n  K e ş f i

Yalçın Koç Düşüncesinde
Dil ve Anlam
Abdullah Karaca

“Language and Meaning In Yalçın KOÇ’s Thought”

Abstract

Traditionally, it has been thought that an individual’s acquisition of in-
dividuality becomes possible when the consciousness and mind of an in-
fant born into a particular socio-cultural environment begin to differenti-
ate themselves from nature in parallel with the development of language. 
When expressed in technical terms, this process denotes a transition from 
pre-consciousness to subjective consciousness, from subjective to objective 
consciousness, then to reflexive consciousness, and beyond that to moral–
normative consciousness. The pre-conscious stage is characterized by or-
ganic reactions and reflexes. Subjective consciousness involves experienc-
es; however, the accompanying sense of self is rudimentary and is shaped 
by affective emotions such as fear and pleasure. Objective consciousness, 
as its name implies, is formed by a sense of self that transcends emotions 
and is grounded in objectivity. Reflexive consciousness, often described 
as the point at which philosophical thinking begins, involves the subject 
directing thought toward itself. Normative consciousness, in turn, entails 
consciousness of legislating rules on its own behalf. The transitions among 
these types of consciousness—particularly those occurring after objective 
consciousness—are closely related to the individual’s own effort, whereas 
the transition between pre-consciousness and subjective consciousness oc-
curs spontaneously. Societies that have failed to attain objective conscious-
ness and beyond are considered primitive and are guided by the elementary 
pleasures and fears of life. By contrast, societies that have reached objec-
tive consciousness and its subsequent stages lead enlightened lives shaped 
by objective and normative principles. In the context of enlightenment, the 
forms of consciousness that must be especially mobilized are reflexive con-
sciousness—namely philosophy—and normative consciousness, that is, eth-
ics. The individual establishes the self by bracketing external authority and, 
on the basis of this selfhood, formulates ethical rules. For enlightenment is 
widely defined as the capacity of the individual to think and act on one’s 
own behalf . The condition for successfully traversing these stages and for 
constructing an enlightened society grounded in reflexive and normative 
consciousness is language. Yet it is a developed language that elevates con-
sciousness to its highest level. For this reason, linguistic development is also 
regarded as an indicator of social advancement.



99

Ö z ’ ü n  K e ş f i

Yalçın Koç Düşüncesinde
Dil ve Anlam

Abdullah Karaca

From Yalçın Koç’s perspective, when individuation and the individual’s 
acquisition of meaning-in-itself on this basis are considered, the individu-
al—that is, the infant—possesses a transcendent consciousness at the mo-
ment of birth. This consciousness expresses the individual’s being in itself. 
To be in itself means that the individual knows and senses itself as a unity 
grounded in a single scene in which the inner and the outer are not yet dif-
ferentiated. Over time, in parallel with the infant’s linguistic development, 
an externalization of consciousness occurs, and the distinction between in-
ner and outer begins to emerge. This distinction marks the point at which 
the infant “falls into language.” Once the infant has fallen into language, 
self-consciousness is likewise constituted through language. At this stage, 
the individual no longer experiences the self directly but only through the 
mediation of language. Thus, the infant who initially possesses transcen-
dent consciousness undergoes individuation as a result of the external-
ization of consciousness, or put differently, the notional differentiation of 
its scenes into inner and outer. This moment—namely, the differentiation 
of the infant’s consciousness into inner and outer—is regarded in mod-
ern literature as a significant development, for it signifies the abstraction 
of consciousness from the external world and the formation of selfhood. 
From Koç’s perspective, however, since it entails a rupture from the inner 
dimension of the individual and a distancing from the self, it is described as 
a form of contraction. These assumptions, implicitly underlying language 
and meaning, profoundly shape our world of thought and meaning.

Because the objectification of consciousness is considered a constitutive 
element of the definition of the individual, language and meaning have 
come to be treated on an objective basis. By contrast, Koç’s thought, which 
connects the individual to a transcendent source, conceives language and 
meaning as belonging to a transcendent domain of being. For this reason, 
this article argues that (a) the individual has a transcendent ground, (b) 
traditional theories of language and meaning rest on a deficient foundation, 
and (c) meaning is constructed, in a metaphorical sense, through a transcen-
dent experience.

Key words: Language, Meaning, Consciousness, Transcendence, Phi-
losophy



100

Ö z ’ ü n  K e ş f i

Yalçın Koç Düşüncesinde
Dil ve Anlam
Abdullah Karaca

Giriş

Dil, düşünce ve anlam arasındaki ilişkinin felsefenin ontolojik 
ve epistemolojik sorunlarının merkezine yerleşmesi görece yeni-
dir. Bunun sebebi felsefede öncelikle yapılması gereken iş birincil 
varlığın tespit edilmesidir. İlk varlığın tespit edilmesinde şeyin bir 
konuda1 bulunup bulunmamasına bakılır. Bir konuda bulunmayan 
birincil varlık olup cevher/töz olarak adlandırılır. Bir konuda bulu-
nan ise ikincil varlık olup araz/ilinek olarak adlandırılır. Bu çerçe-
vede felsefe tarihinde dile ikincil varlık anlamı atfedilmiş, düşünce 
ise merkeze alınmıştır. Düşünce tümel olduğu için felsefenin, tek 
tek diller ise tekil karakterde olduğu için bilimin yani dil biliminin 
konusudur. Aristotelesçi ilimler sınıflamasının doğal bir sonucu olan 
bu tutuma göre dil tekil doğası gereği felsefenin temel araştırma nes-
nesini teşkil edemez ancak felsefenin birincil araştırma nesnesi olan 
düşüncenin seslendirilmiş formu olduğu için düşünce ile olan ilişki-
si bakımından ilgiyi hak eder. Burada dikkat edilmesi gereken nokta 
düşüncenin herhangi bir dilsel bir yön taşımadığı ve ontolojik bir 
alana sahip olduğudur. İlk bakışta düşüncenin tözsel bir cihete sahip 
bir varlık olarak tasavvur edilmiş olması çelişik görünse de klasik 
düşüncede, düşünce ile düşüncenin nesnesinin bir sayıldığı2 hesaba 
katılınca çelişki ortadan kalkacaktır. 

Modern dönemde Descartes’ta da düalist tözcülüğe bağlı olarak 
düşünce tözsel kimliğini sürdürmüş ancak varlıkla arasına temsili ko-
yarak varlıktan kendisini soyutlamış, düşüncenin kendilik fikri radi-
kal bir noktaya taşınmıştır. Kartezyen felsefe açısından bakıldığında 
da düşüncenin asli konumu tahkim edilmiş düşünce felsefenin esas 
sorunu olarak kabul edilmiştir. İngiliz deneyci felsefenin yükselişi 
ile düşüncenin öncelikli varlıksal konumunun gözden geçirilmesiyle 
düşünce dile hasredilerek efendi-köle diyalektiğinde köle efendinin 

1 Konu burada mesele anlamında değil modern Türkçe’de özne olarak adlandırı-
lan felsefede ise altta duran “subject” ya da taşıyıcı anlamında kullanılmaktadır. 
Mesela insanın siyah ya da beyaz ırktan olması ilineksel varlık anlamı taşır çünkü 
ten rengi insan olmak bakımından asli bir unsuru teşkil etmez.
2  Burada “sayıldığı” sözcüğünün kullanılması bilinçli bir tercihtir. Özellikle 
Aristoteles ve sonrası şeyler mantıksal formlarına eşlenmiştir. Bu eşleme esasen 
düşünce ile nesnesini bir kılmak bir yana varlıktan kopuşa işaret eder.  



101

Ö z ’ ü n  K e ş f i

Yalçın Koç Düşüncesinde
Dil ve Anlam

Abdullah Karaca

yerini almıştır. Bu dönüşümün varlık ve bilgi felsefeleri açısından 
çok önemli sonuçları olmuştur elbette. Dile Dönüş3 akımına kadar 
kendisini varlıktan soyutlamış olan düşüncenin en azından mantık 
ve matematik alanındaki önermelerinin zorunlu olarak doğru olduğu 
düşünülmekteydi. Ancak düşüncenin dilsel bir temelinin olduğunu 
göstermek düşünceye dayanılarak üretilen önermelerin hakkında ol-
duğu nesnelerin nominal düzlemde bir gerçeklik taşıdığı anlamına 
geliyordu. Önermelerin doğruluğu ise nesneye uygunluğuyla değil 
sistemin diğer unsurlarıyla olan tutarlılığıyla alakalıdır. Bütün bun-
lar bize felsefenin başından beri korktuğu şeyin başına geldiğini 
göstermiştir. İçsel tutarlılığa sahip bir sisteme varlığın feda edildiği, 
daha da kötüsü varlığın anlamının bu sistem tarafından tayin edilme 
keyfiyetinin hüküm sürdüğü yeni epistemolojik bir gelenek doğmuş-
tu. Bu geleneğe göre bütün genel varsayımlar, gerçeklik-hakikat id-
diaları, evren, varoluş ve ahlak hakkında türetilmiş önermeler esasen 
dilin kötüye kullanılmasının ya da dilin doğasının tam olarak anlaşı-
lamamış olmasının bir sonucudur.

Yalın Koç ve Nazariyat, makalenin ilerleyen bölümlerinde görüle-
ceği üzere, dilin ilineksel olan varlıksal anlamına geri dönüşü temsil 
eder. Ancak bu geri dönüş düşünceyi varlıkla sözde birleyen kla-
sizmi yineleme olarak düşünülmemelidir. Çünkü klasik düşüncede, 
özellikle Aristoteles ve sonrası, üçüncü dipnotta değinildiği üzere 
varlık mantıksal bir esasta ele alınır ve mantık ise şeylerin kendisi 
değil mantıksal biçimi (form) ile iş görür. Bu gelenekte şeyin varlık-
sal formu ile mantıksal formu arasında bir ayrım yapılmamış; başka 
bir deyişle şey ile şeyin mahiyeti özdeş kılınmıştır. Ancak Nazari 

3 Kadim felsefi sorunların dilin mantıksal çözümlenmesi ile sorun olmaktan çıka-
cağını göstermeyi amaçlayan bir akım. Örneğin bu görüşe göre dilsel nesnelerin 
dış dünyada bir nesneye gönderimde bulunduğu varsayımıyla hareket ettiğimiz 
için somut gözlem ve ölçümle doğrulanması mümkün olmayan boş yargılarda 
bulunuruz. Oysa dildeki isim kılık değiştirmiş bir betimden ibarettir. Betim ise 
dışta bulunmaz, dilde bulunur.



102

Ö z ’ ü n  K e ş f i

Yalçın Koç Düşüncesinde
Dil ve Anlam
Abdullah Karaca

açıdan sözün de düşüncenin de esası psukhe’nin4 düşkün safhasına ait 
fikriyattır. Psukhe’nin aşkından düşmesi sonucu açığa çıkan dil safhası 
bir dilin de bir dil içinde üretilmiş önermenin de zemininde bulunur.5  
Aşkından dile düşmüş olan psukhe dışsallaşmak suretiyle bir sahne ola-
rak birliğini kaybetmiştir. Dışsallaşmanın nihai noktası ise dil olarak 
önermedir. Konuştuğumuz yazdığımız dilin dayanağı burasıdır. Anlam 
ise düşmek suretiyle içsel birliğini kaybetmiş olan psukhe’nin aşkın’ı 
taklit ederek söz ile söz söyleyenin birliğini tesis edilmesine dayalı bir 
varlık tarzı olarak ortaya çıkar. Buraya kadar çizilen çerçevede Koç’a 
göre Batı Metafiziği düşünce veya dilden hangisini esas alırsa alsın so-
nucun değişmeyeceği açıktır. Bu yüzden Koç, Batı Metafiziğini fikriyat 
olarak adlandırır. Bu sebeple makalede bu metafizik içinde doğmuş ve 
geliştirilmiş dil ve anlamın doğasına ilişkin yaklaşımlar logos merkezli 
dil ve anlam kuramları olarak adlandırılacaktır. 

Ancak, bu logos merkezli yaklaşım, dilin kendi mantıksal yapısı-
na odaklanan (Frege, Russell) veya dilin doğuştan gelen evrensel bir 
sentaksa dayandığını savunan (Chomsky) kuramlarla evrilse de di-
lin esas mahiyetini kavrama konusunda yetersiz kalmıştır. Örneğin, 
Frege, nesnelerin kavranılış cihetlerini (anlamı) özneden bağımsız 
kılmaya çalışmış, ancak bu çaba yine de dilsel ifadenin mantıksal 
sınırlandırılması yoluyla anlamı temellendirme girişiminden ibaret 
olmuştur. Noam Chomsky’nin Evrensel Dil Bilgisi (UG) kuramı ise, 
dili ve düşünceyi mümkün kılan yetiyi doğuştan getirilen bir siste-
me (sentaks) dayandırmış; anlamı, sentaksın içsel türetim süreçleri-
nin bir ürünü olarak nesnel ve dilbilimsel kabul etmiştir.

4 Psukhe bizatihi kaim olan varlık demektir. Bunun ile anlatılmak istenen dünyaya 
henüz gelen bir bebeğin fikriyata (dile ve düşünceye) düşmeden önce kendisini 
aracısız biçimde bir sahne olarak bilip ve duymasıdır. Burada Psukhe’nin sahnesi 
bir olduğu için dil ve düşünce esasında sahnesi bölünmemiş yani kendisiyle birdir. 
Psukhe’nin aşkın safhası olarak da adlandırılan bu safha düşkün olarak adlandırılan 
dil ve düşüncenin de temelinde bulunur. Öyleyse kendisine aşkın olanı düşkün ken-
di konumu itibariyle kuşatamaz ve onun düşmek suretiyle kaybettiği içsel birliği 
tesis edemez. Bkz., Yalçın KOÇ, Teographia’nın Esasları: Teoloji ve Mantık İnşası 
Üzerine Bir İnceleme, s.18. 
5 Kafa karışıklığına meydan vermemek için psukhe’nin düşkün safhası olan dil, 
doğal bir dilin olanağını oluşturan varlıksal zemindir. Yani psukhe’nin düşkün 
safhası olan dil ya da dil olarak önerme olarak adlandırılan safha dışta Türkçe, 
İngilizce gibi belirginlik kazanmış “bir dil” olarak tezahür eder. (KOÇ, Anadolu 
Mayası, s. 114)



103

Ö z ’ ü n  K e ş f i

Yalçın Koç Düşüncesinde
Dil ve Anlam

Abdullah Karaca

Bu geleneksel kuramların temel hatası, dili, deneyimlerin içeriği-
ni aktaracak güçte görmeleri veya anlamı, dilin/düşüncenin suretini 
(formunu) analiz ederek tesis etmeye çalışmalarıdır. Oysa Koç na-
zariyatında, dil (önerme), hakkında olduğu deneyimlerin içeriğini 
“suretten düşürerek” (takliden) temsil eden, içsiz bir formdan iba-
rettir (Koç, 2008: 44,45). Bu nedenle, dilin ve düşüncenin sınırlarını 
aşan aşkın olanın dil vasıtasıyla ne kuşatılması ne de tesis edilmesi 
mümkündür (Koç, 2019: 193).

Bu makalenin araştırma konusu, Yalçın Koç’un felsefesinde Dil ve 
Anlam kavramlarının, Nazariyat (Theoria) temelli kavramlar siste-
mi (Psukhe, Cevher, Aşkın/Düşkün) içinde nasıl temellendirildiğini 
ve bu temellendirmenin logos merkezli Batı felsefesi geleneklerin-
den hangi noktalarda köklü bir biçimde ayrıldığını ortaya koymak-
tır. Bu amaca ulaşmada izlenecek yol esas olarak kavramsal analiz 
ve eleştirel karşılaştırma yöntemleridir. Bu yöntemle, Yalçın Koç’un 
kendi eserlerinde inşa ettiği özgün terminoloji (suretli/suretsiz isim, 
müteşekkil/bizatihi dil) ana hatlarıyla açılacak ve bu kavramların, 
geleneksel felsefedeki karşılıklarından farkları gösterilecektir. Ma-
kale, Yalçın Koç düşüncesinde Dil ve Anlam’ı tesis eden üç ana 
bölüm üzerinden ilerleyecektir: İlk bölümde, Descartes, Locke ve 
Chomsky gibi düşünürler üzerinden, dil ve düşünce arasındaki iliş-
kinin geleneksel felsefedeki seyrine ve bu kuramların Koç’un Na-
zariyat’ ı açısından neden yetersiz kaldığına değinilecektir. İkinci 
bölümde, Koç’un felsefesinin temel taşları olan Aşkın/Düşkün 
ayrımı, Psukhe/Cevher kavramları ele alınacak; dilin bu cevheri 
esas alan teşkil ve nakil organonu olarak nasıl çalıştığı ve Dil 
Arkhitektoniki’ nin safhaları incelenecektir. Son bölümde, hafıza ve 
muhayyile kuvvetlerinin dilin taklidi faaliyeti yoluyla anlamı nasıl 
tesis ettiği tartışılacaktır.

1. Di̇l, Düşünce ve Anlam İlişkisi̇: Logos Merkezli̇ Kuramlar

Yalçın Koç’un Nazariyat temellendirmesi zemininde anlamın 
esaslarını açığa çıkarmadan önce, geleneksel felsefenin dil, düşünce 
ve anlam konularına yaklaşımını incelemek, Koç’un bu yaklaşım-
lardan hangi noktalarda ayrıldığını göstermek açısından zaruridir. 
Geleneksel olarak, dil felsefesi dillere, anlama ve yapıya ortak ola-



104

Ö z ’ ü n  K e ş f i

Yalçın Koç Düşüncesinde
Dil ve Anlam
Abdullah Karaca

bilecek bir zemin bulmaya çalışmıştır. Bu gelenek, evreni ve varolu-
şu anlamlandırmada logosu (söz, anlamlı söz, mantık) merkeze alır 
ve bu nedenle logos merkezli felsefeler olarak adlandırılır.

1.1 Düşüncenin Asliyeti ve Dilin İkincilliği (Descartes, Locke)

Logos merkezli felsefe geleneği, anlamın kaynağını dilin de teme-
linde bulunan düşünceye dayandırmıştır. Bu yaklaşımın gerisindeki 
temel sebep, doğal dillerin zaman ve mekana bağlı değişken yönü-
nün aksine, dillerin de varlığını kendisinden aldığı değişmeyen sabit 
evrensel bir esasın, yani saf düşüncenin var olduğudur.

René Descartes, dilin insanın faslı olmadığı kanaatindedir. İnsan 
ile hayvan arasında yaptığı kıyaslamada hayvanların da sesler çıka-
rabildiğini onların da bir dili olabileceğini kabul eder. Ancak onla-
rın yapamayacağı şey düşüncelerini ifade etmek için sözcükleri ve 
sembolleri anlam verecek biçimde bir araya getirmektir. Birtakım 
sesler çıkarabiliyor ve bunlar aracılığıyla ilkel düzeyde bir iletişim 
kurabiliyor olmaları düşünceye sahip olmalarından değil doğala-
rından kaynaklanmaktadır (Descartes, 1984: 52,53). Descartes’in 
bu çözümlemesinden çıkan sonuç tersten okununca sözcük ya da 
semboller gerisinde düşünce olmaksızın anlamsızdır. Anlam sözcük 
ya da sembolleri onların gerisinde bulunan esasa yani düşünceye 
geri götürmekle tesis olunur. Buradan da anlaşılacağı üzere düşünce 
esas, dil ise talidir.  

John Locke’a gelince diğer deneyci filozoflar gibi sözcüklerin, 
dilin en küçük anlamlı birimi olduğunu ve bunların aslında düşün-
celerin (idelerin) göstergeleri olduğunu kabul etmiştir. Sözcüklerin 
en küçük anlamlı birimler olarak düşünülmesi İngiliz liberalizminin 
dayandığı bireylerin ilk ve gerçek varlık sayıldığı Aristotelesçi var-
lık felsefesinden mülhemdir. Bireyleri müstakil birer varlık kabul 
ettikten sonra her bir bireyin kendi çıkarının peşinden koştuğu kaos 
ortamından kaçınmak için bireyler arasında ortak çıkara dayalı bir-
liği tesis etme zarureti doğar. Bunu gerçekleştirmenin ilk şartı da 
bireylerin konuşup birbirini anlayabileceği ortak bir dildir. Düşünce 
bireye özgü olması bakımından ikincil önemi haizdir. Locke’un 
Descartes’ten ayrıldığı nokta da burasıdır, yani düşüncenin kaynağı. 
Locke ve diğer deneyci düşünürlere göre insanın doğuştan getirdi-



105

Ö z ’ ü n  K e ş f i

Yalçın Koç Düşüncesinde
Dil ve Anlam

Abdullah Karaca

ği bir bilgisi bulunmaz (Locke, 1999: 67). Bilgi deneyimden gelir. 
Buna göre saf düşünce bir yanılgı olup esasen dış dünyadan şeyler 
hakkında şeylerden soyutlama yoluyla ulaştığımız tümel bir yargı-
dan başkası değildir. Ancak düşünce soyut bir karakterde olması 
münasebetiyle başkalarınca bilinemez. Dil ise düşüncenin somut 
gözlemlenebilir yanını oluşturur. Sözcükler düşüncelerin gösterge-
si olarak onları bilinebilir hale getirirler. Dilin soyutlama yetisiy-
le genel yargılar oluşturması sonra da bunları tikellere uygulaması 
ilk başta makul gibi görünse de her sözcüğün gerisinde bir düşünce 
bulunmayabilir. Bir tümceye baktığımızda edatın hangi düşüncenin 
göstergesi olduğu sorusu cevapsız kalır. Aynı durum tümcedeki ya/ 
ya da, ve/veya gibi mantıksal bağlayıcılar için de geçerlidir. Diğer 
bir sorun ise sözcüklerin bireylerde aynı düşünceyi çağrıştıracağın-
dan emin olunamaz. 

1.2. Mantıksal Yapı ve Dilin Sınırlandırılması (Frege, Witt-
genstein I-II)

Kant sonrası dönemde dil, mantıksal yapısı itibarıyla anlamın te-
mellendirilmesinde kilit rol oynamış ve mantıksal olgucu filozoflar 
tarafından felsefi sorunların dilin mantığının anlaşılamamasından 
kaynaklandığı düşünülmüştür. Dilin mantıksal yapısını gündeme ge-
tiren ve bunun anlaşılamaması kaynaklı felsefi sorunların türediğini 
dile ilk getiren filozof ise Gottlob Frege’dir.

Frege, esasen Kant ve sonrasında matematiğin öznelleşmesi 
tehlikesine karşılık işe koyularak matematiğin temelini mantık ile 
sağlama almaya çalışmıştır. Çünkü mantık herkes için aynı sonuçları 
üretmesi bakımından evrenseldir. Hatırlanacak olursa Kant sayıların 
sentetik olduğunu iddia etmişti (Kant,1998: 144), Frege ise sayılara 
tanım kümeleri oluşturarak onların nesnel olduğunu gösterme yo-
luna gitmiştir. Bu durumda sayı bir fenomen olmanın aksine kav-
ramsal bir kimlik kazanmıştır. Frege sayıları tanımlarken kullandığı 
yöntemin günlük hayatta herhangi bir nesneyi tarif ederken kul-
landığımız betimlemelerin matematikteki fonksiyona benzediğini 
düşünmüştür. “Örneğin 5 kenarı olan bir kare” şartını sağlayan bir 
nesne yoktur, bundan dolayı anlamsız yani gönderimi bulunmaz. Di-
ğer taraftan “Türkiye Cumhuriyeti’nin kurucusu, Sakarya Meydan 



106

Ö z ’ ü n  K e ş f i

Yalçın Koç Düşüncesinde
Dil ve Anlam
Abdullah Karaca

Muharebesi’nin komutanı” gibi betimlemeler Atatürk’e gönderimde 
bulunduğu için anlamlıdır. Yani bir önermenin anlamlı olabilmesi 
onu örnekleyen bir nesnenin olup olmamasına bağlıdır. Nesneyi ta-
rif eden betimlemeler ise nesnenin belirlenim kipi olarak kabul edi-
lir. Belirlenim kipleri kendilerini bir önerme içinde gösterir. Çünkü 
Frege’ye göre dilde en küçük anlamlı birim önermedir. Önerme ise 
gündelik dildeki bir tümcenin özne-yüklem ikilisine benzer biçimde 
mantıksal özne ve yüklemden oluşur. Gündelik dilde bir tümcenin 
öznesi aynı tümcenin mantıksal biçiminde özne olmayabilir. Bir 
önermedeki özne dış dünyadaki tekil bir nesneye, yüklem ise bir 
kavrama gönderimde bulunur. Özne kendi içinde tam iken, yüklem 
doymamış ve biden fazla nesneye uygulanabilir olarak tarif edilir 
(Beaney, 1997: 139). Ancak Koç ise Frege’nin mantıksal öznesi-
nin dış dünyada bir nesneye gönderimde bulunamayacağını göster-
miştir. Çünkü anlam ve gönderim söz konusu olduğunda Frege’nin 
nesnelerinin mekanı önermedir. Eğer bu nesneler aynı mekanda 
olmasa isimleri kavramların altına düşürmek imkansız hale gelir-
di (Koç, 1997: 53). Koç’un da işaret ettiği üzere Frege’de felsefe 
artık varlıktan tamamen soyutlanmış dilsel bir etkinlik halini almış 
dil gerçekliğe uygun bildirimde bulunma aracı iken gerçekliği tayin 
eden bir noktaya ulaşmıştır. 

Mantıksal olgucu felsefenin diğer önemli bir temsilcisi Ludwig 
Wittgenstein’a gelindiğinde felsefe otoritelerince onun görüşleri 
iki dönemde ele alınır. Ancak bu dönemler arasında tam bir tezat-
lık bulunmaz. Aksine Wittgenstein’ın ikinci dönemi ilk dönem or-
taya koymuş olduğu olgucu dil teorisini de içerecek şekilde genişler 
ve her iki döneminde sıkı sıkıya bağlı kaldığı felsefi yöntem dilsel 
çözümlemedir. Bu yöntemin dile mantıksal bir zemin vererek fel-
sefenin müzmin sorunlarını felsefenin dışına itmek olduğu söylen-
mişti. Ludwig Wittgenstein’ın erken dönem felsefesi, düşünceyi, 
dilin dünyaya dair oluşturduğu bir resimden ibaret görerek, dil ve 
gerçeklik arasında özdeşlik kurmuştur (Wittgenstein, 2006a: 53). 
Bu özdeşliğin esası dilin yapısı ile dünyanın yapısı arasında kurulan 
paralelliktir. Dünyada kendi başlarına anlamsız olan nesneler birbi-
ri ile ilişkiye girerek olguları meydana getirirler. Dilde ise özne ile 
yüklem bir araya gelerek bir olgu durumunun resmini oluşturur. 



107

Ö z ’ ü n  K e ş f i

Yalçın Koç Düşüncesinde
Dil ve Anlam

Abdullah Karaca

Wittgenstein’ın ikinci döneminde erken dönem olgucu dil görü-
şünü esnetmiş, geliştirdiği Dil Oyunları kavramı, dilin evrensel bir 
mantığa değil, dilin kullanımına ve ait olduğu kültürel yaşam bi-
çimine bağlı olduğunu savunarak göreceli bir yaklaşımı temsil et-
miştir. Bu görüş, dilsel ifadenin anlamının belirli bir topluluğun onu 
nasıl kullandığıyla belirlendiğini öne sürer, yani anlam sosyal bir 
alanda nesnel bir zemine sahiptir (Wittgenstein, 2006b: 35). Burada 
dilsel ifadenin anlamı dışsal bir nesne ile eşitlenmek yerine ifadenin 
belirli bir bağlamda nasıl bir fonksiyona sahip olduğuyla alakalı hale 
gelmiştir. Dilsel ifade yine dilin içinde kalınarak anlamlandırılmaya 
çalışılmıştır. Esasen bu görüş dil bilimci Noam Chomsky’de daha 
sistematik biçimde savunulmuş dilin kendisine dışsal olan herhangi 
bir ölçüt tarafından belirlenmesinin önüne geçilmeye çalışılmıştır. 
Bu noktadan itibaren Chomsky’nin dil ve anlam görüşünün ele alın-
masıyla devam edilecektir.

1.3. Noam Chomsky ve Evrensel Dilbilgisi Kuramı

Logos merkezli geleneğin dil bilimsel evresinde, Noam Chomsky, 
doğal dillerin kaynağına ilişkin doğuştancı (İng. innatism) bir var-
sayım ileri sürerek geleneğe özgün bir katkı yapmıştır (Chomsky, 
1959: 47). Chomsky öncesinde dilin doğuştan gelen bir yetenek ol-
duğu iddiası dile getirilmemiş değildi elbette. Ancak iddianın hem 
Chomsky’nin dönemi açısından hem de Chosmky öncesi açısından 
iki önemli özgün bir anlamı vardı: Dönemi açısından davranışçı 
metodolojinin özellikle de beşeri ilimlere uygulanmasıyla ulaşılan 
sonuçların dogma olarak kabul edildiği bir dünyada doğuştancı dil 
teorisi büyük bir cesaret gerektiren meydan okumadır. Chomsky ön-
cesinde ise makalenin başından beri işlenegeldiği üzere dil özerk bir 
alan olarak görülmediği için dil, kendisine içkin unsurlar tarafından 
değil de düşünce ya da mantık yoluyla açıklanma yoluna gidilmiştir. 
Chomsky’nin doğuştancı teorisi düşünce ya da mantıktan bağımsız 
doğal dillerin temelinde bulunan, eş deyişle onları yani doğal dille-
ri olanaklı kılan ve bütün bireylerce ortak olarak paylaşılan evren-
sel bir dili savlar; Chomsky’de bu, Evrensel Dil Bilgisi (Universal 
Grammar) olarak adlandırılır (Chomsky, 1959: 37).

Chomsky’i bu varsayıma iten olağan dil kullanımında gözlemledi-



108

Ö z ’ ü n  K e ş f i

Yalçın Koç Düşüncesinde
Dil ve Anlam
Abdullah Karaca

ği görece sabit iki olgudur. Bunlardan ilki Chomsky’nin Platon’un 
Sorunu6 olarak da adlandırdığı nasıl olup da az şey ile çok şey bile-
bildiğimizi sorunu etrafında tanımlanan karmaşık yeti; ikincisi ise 
bir çocuğun doğduğu yerden bağımsız olarak herhangi bir dili edi-
nebilmesini ifade eden evrensel yetidir (Collins, 2021: 227). Chom-
sky bu gözlemleri sonucunda dilin öğrenilen değil çocuğun ya da 
ikinci bir dil öğrenen yetişkin bireyin doğuştan getirdiği yetiyi ha-
riçteki dile göre ayarlamasını içeren edinme olduğu sonucuna ulaş-
mıştır. Bu sonuca göre Chomsky’nin dil, düşünce ve anlama ilişkin 
iddialarını şu şekilde sıralayabiliriz; dil yetisi doğuştan gelir ve tek 
tek doğal dillerin ve düşüncenin olanağını oluşturur. Bir sonraki pa-
ragrafta mahiyeti kabaca açılacak bu yeti dilsel ifadenin kendisine 
geri döndürülmek suretiyle anlamlandırıldığı içkin kurallarca tanım-
lanmış olan sentakstan (söz dizimi) özge bir şey değildir. 

Chomsky’de sentaksın (söz dizimi) içkin unsurlarının ve bu unsur-
ların birbirleriyle olan ilişki biçimlerinin Ölçünlü Kuram’dan (Ing. 
Standart Theory) Minimalist Programa’a (Ing. Minimalist Program) 
uzanan uzun bir öyküsü vardır. Chomsky’de sentaksın içsel dönü-
şümü bu makalenin kapsamı dışında olmakla birlikte sentaksın ge-
çirdiği dönüşümün son formunun Minimalist Program olması ve bu 
formun anlamın oluşmasında oynadığı rolün gösterilmesi için Mini-
malist Program’a kısaca değinilecektir.

Öncelikle isimlendirmedeki sözcük tercihlerine bakılacak olursa; 
“Minimalist” sözcüğü sentaksın alt bileşenlerinde gidilen sadeleş-
tirmeyi, teori yerine “program”ın kullanılması sentaksın doğasına 
ilişkin yeni varsayımların henüz kuramsal bir olgunluğa erişmemiş 
olmasını ifade eder (Chomsky, 2000: 93). Minimalist Programda 
sentaksın doğasını sözcük veri tabanı, fonetik ve mantıksal form, 
son olarak bu iki form arasında arayüz olarak tasarlanmış hesap-
lamalı sistem (Ing. Computational system) teşkil eder (Chomsky, 

6  Bu sorun esasen Platon’un Menon diyalogunda geçen bir olaya gönderimde bu-
lunur. Bilindiği üzere diyalogda Sokrates muhatabı Menon’a bilginin hatırlamak 
olduğu tezini kanıtlamak için Pisagor teoremiyle çözülebilecek olan bir sorunu 
geometri bilgisi olmayan bir kölesine çözdürür. Bunun sonucunda da bilginin 
öğretilen bir şey değil hatırlanan bir şey olduğu sonucuna ulaşır. Bkz., Platon, 
Menon, s. 60, 85e



109

Ö z ’ ü n  K e ş f i

Yalçın Koç Düşüncesinde
Dil ve Anlam

Abdullah Karaca

1993:2). Minimalist Program Chomsky’nin başından beri güttüğü 
ses ve anlamın ilişkilendirme amacını gerçekleştirmek için en sade-
ce ve elverişli zemini sağlamıştır. Bir tümcenin bileşenlerini oluştu-
ran ses ve işaretler onun duyulara hitap eden yönünü, anlam ise akla 
hitap eden yönünü oluşturur. Chomsky tümcenin ses ve işaretlerden 
oluşan yönüne fonetik biçim, anlamdan oluşan yönüne ise mantıksal 
biçim demiştir. Fonetik biçim, sesletim ve algı sistemi için; mantık-
sal biçim ise kavramsal-yönelimsel sistem için talimatlar içerir. Ses-
letim ve algı sistemi tümceleri ifade etme ve algılama, kavramsal- 
yönelimsel sistem ise anlama-yorumlama işlevi görür. Modele yeni 
dahil olan hesaplamalı sistem ise sözcük veri tabanından hesaplama-
lara giren unsurlardan türetimler yolu ile tümcelerin mantıksal ve fo-
netik biçimleri için yapısal betimlemeler sağlar (Chomsky, 1993:2) 

Minimalist Program’ın nasıl iş gördüğüne genel bir çerçeveden ba-
kılırsa; türetim, ekonomi ilkesi temelinde sözcük veri tabanında özel-
likleri ile beraber bulunan sözcüklerin kaç kez kullanılacağını belirten 
numaralandırma (Ing. numaration) işleminden sonra, hesaplamalı sis-
tem tarafından bir araya getirilerek (Ing. merge) çiftler oluşturulma 
ile başlar. Bir tümce tamamlanana kadar bu işlem devam eder. Hesap-
lamalı sistem tarafından türetilen tümceler yukarıda da vurgulandığı 
gibi mantıksal ve fonetik biçimlerce denetime tabi tutulurlar. Çift yön-
lü denetim mekanizması fonetiğe ya da tümcenin kendi içsel tutarlılı-
ğına aykırı bir kusur bulursa türetim başarısız olur (Ing. crash). Eğer 
her iki açıdan da bir kusur bulunmazsa türetim başarılı (Ing. converge) 
başarılı olur. Görüleceği üzere anlam sentaksı oluşturan bileşenlerin 
kendi içsel çalışma prensiplerine göre çalışmasından doğar ve burada 
anlamlı olan bir tümcedir. Tümce türetiminden evvel sözcük veri taba-
nında sözcüklerin anlamları ve dil bilgisel özellikleri içeriliyor olsa da 
tümce tek tek sözcüklerin anlamının ötesindedir. Örneğin çorba, çor-
bayı oluşturan bütün parçaları kuşatır ancak onlara indirgenemez. Bu 
benzetmeden hareketle tümcenin anlamı tek tek sözcüklerde olmadığı 
gibi felsefe diliyle söylenirse onlara aşkındır. Chomsky gelinen nokta 
itibariyle Kartezyen felsefeden kendisine tevarüs eden kadim bir so-
runu çözüme kavuşturmuş görünmektedir. Bu sorunun ne olduğuna 
aşağıda kısaca değinilecek ve fikriyatçı anlam kuramlarını konu edi-
nen bahis son bulacaktır.



110

Ö z ’ ü n  K e ş f i

Yalçın Koç Düşüncesinde
Dil ve Anlam
Abdullah Karaca

1.3.1. Kartezyen Etki ve Logos Merkezli Sınırlılık

Chomsky, erken dönem çalışmalarında derin yapı (Deep Structure) 
ve yüzey yapı (Surface Structure) ayrımını kullanmıştır (Chomsky, 
2009: 79). Derin yapı, tümcelerin anlamını belirleyen soyut mantık-
sal öğeleri (önermeleri) içerirken yüzey yapı ise dile ait özellikler 
çerçevesinde düşüncenin seslendirilmesini yani somut öğeleri içe-
rir. İlk bakışta Chomsky’nin Minimalist Program’da işlendiği üzere 
tümcelerin derin ve yüzey yapıları arasında yaptığı ayrımı terk ettiği 
görülse de bu ayrım Minimalist Program’ın unsurları olan mantıksal 
ve fonetik biçimde etkisini sürdürür. Ayrım, Kartezyen felsefenin 
düşünce ve uzam ikiliğinden (res cogitans ve res extensa) mülhem-
dir. Bu düşünce biçiminin ürettiği sorun ise bu iki töz arasındaki 
ilişkiyi tesis etmektir. 

Yalçın Koç’un Nazariyat’ı açısından, Chomsky’nin Evrensel 
Dil Bilgisi kuramı, dili bilimselleştirme ve özerkleştirme çabasına 
rağmen, logos merkezli geleneğin bir parçası olarak kalır. Çünkü 
Koç’un Nazariyat’ına göre: Chomsky’nin EDB’si zamana, yeni bi-
limsel bulgulara göre değişkenlik gösterir; oysa evrensel olan za-
mansızdır. EDB, sözcük veri tabanı gibi bir dile ait unsurları içerir 
ve bu, evrensel niteliği zedeler. Son olarak Chomsky’nin dil modeli, 
hesaplamalı bir sistem (computational system) olarak tasavvur edil-
diği için, Koç’un Nazariyat’ında yer alan hafıza (asli kimliği mu-
hafaza eden kuvvet) gibi tözsel bir dayanağa sahip değildir. Dilin 
bu parçalı, sentetik yapısı, Nazariyat açısından hakiki birlik tesis 
edemez.

2. Yalçın KOÇ Düşüncesinde Dil ve Anlam

2.1 Logos Merkezli Kuramların Nazariyat Açısından Eleştirisi

Yalçın Koç’un düşüncesi, anlamı düşünceye (Descartes), mantık-
sal olgulara (Frege), kullanıma (Wittgenstein) ya da doğuştan gelen 
sentaktik bir organa (Chomsky) dayandıran logos merkezli tüm bu 
yaklaşımlardan köklü bir şekilde ayrılır. Koç’a göre dil (önerme/
söz), psukhe’nin düşkün safhasına mahsus bir faaliyettir (Koç, 2008: 
85). Bu faaliyet ise imkan bakımından bir sınıra bağlıdır. Bu manada 
Koç, logosun (dilin), içsiz bir formdan ibaret olduğunu ve bu neden-



111

Ö z ’ ü n  K e ş f i

Yalçın Koç Düşüncesinde
Dil ve Anlam

Abdullah Karaca

le aşkın bir tecrübeye dayalı varlık tarzı olan anlamı iletemeyeceğini 
vurgular (Koç, 2019: 195). Koç terminolojisiyle dil, asli olanın “su-
retten düşürülerek” (takliden) tesis edildiği bir alandır (2019: 138). 
Düşünce, kendi esasını (cevherini) görmesini engelleyen rasyonel 
yetiye bağlı olduğu için, asıl olana ulaşamaz. Bu durum, Batı fel-
sefesinin Koç tarafından “aşma özürlü” olarak nitelendirilmesine 
neden olur (2019: 52).  Koç’un bu iddialarının temelinde psukhe’yi 
ele alış biçimi bulunur. Felsefe tarihine bakıldığı zaman Aristoteles 
felsefesinde psukhe’nin aslına uygun biçimde aktüelleştiği düşünül-
müş bu sebeple psukhe’nin ontolojik belirlenimi ile epistemolojik 
belirlenimi arasında tam bir uygunluk varsayılmıştı. Descartes’e 
gelindiğinde psukhe’nin ontolojik belirlenimi saf düşünce olarak 
belirlenmiş, Kant sonrası felsefede düşüncenin dilsel olduğu gös-
terildikten sonra bir bakıma psukhe dilsel bir varlık halini almıştı.  
Nazari düşünce açısından bu son kaçınılmazdır zira bir dile düşmüş 
olan psukhe bulunduğu varlık dairesini tanımlayan unsurları işe ko-
şarak onların ötesine geçemez. Bu daireyi tanımlayan unsur ise dil 
ve mantık dairesidir. Burayı aşmak ancak binilen dalın kesilmesiyle 
mümkün olur (2019: 50). Bu çözümlemelerin bize gösterdiği üze-
re Koç’un psukhe’nin aşkın ve düşkün safhası arasında bir ayrıma 
gider. Ancak bu ayrım esas değil itibaridir. Yani aşkın ve düşkün 
müstakil varlık alanlarına sahip değil iç içedir (Koç, 2008: 56). Öyle 
olsaydı psukhe’ye bir konu varsaymak durumunda kalırdık, böylece 
psukhe konu olmaktan çıkardı. Bu ayrımın dil ve anlam açısından 
sonuçları bir sonraki bölümde işlenecektir.

2.2. Yalçın Koç Nazariyatının Felsefi Zemini: Aşkın/Düşkün 
Ayrımı ve Psukhe

Yalçın Koç düşüncesinde dil ve anlamın mahiyetini anlamak için, 
öncelikle, anlamın söz ve düşünce temelinde belirlendiğini savunan 
logos merkezli felsefelere karşıt olarak Nazariyat (tecrübe, tema-
şa) veya “theoria7” üzerine kurulan temel nazari zemine bakmak 
gerekir. Felsefi düşünce geleneğinde varlığın özünün belirlenmesi, 

7  Kök anlamı “theos” tanrıdan gelen “theoria” tanrısal bakışı ifade eder. Platon 
felsefesinin önemli bir kavramı olan “theoria” şeylerin yansız biçimde olduğu gibi 
seyredilmesi anlamına gelir. Bkz., Hançerlioğlu, Fesefe Ansiklopedisi, s. 309



112

Ö z ’ ü n  K e ş f i

Yalçın Koç Düşüncesinde
Dil ve Anlam
Abdullah Karaca

nesnelerde tekrar eden ortak temeli bulma çabasına dönüktür. Buna 
göre tek tek şeylerin tesadüfi özellikleri şeylerden soyutlanarak şey-
lerin değişmeyen özünün bulunacağı düşünülür. Koç’un felsefesi 
ise, bireyi zamana ve mekana içkin bir varlık haline getiren (çünkü 
tezahür zamansal ve mekansaldır) felsefenin aksine bireyi zamana 
ve mekana da temel olabilecek aşkın bir kaynağa bağlar (Koç: 2019: 
19). Bu kaynak bireyin psukhe’si, yani kendisidir8 ve zamansızdır. 

Koç’un, psukhe’yi “aşkın” (diller üstü konuma sahip) ve “düş-
kün” (bir kültüre düşmüş, zamansal olan) olmak üzere iki temel 
kavramsallaştırma üzerinden ele aldığı söylenmişti. Düşkün birey 
içine düştüğü bir dilin/kültürün imkânı nispetinde dünyayı anlar; an-
cak diller/kültürler zamansal olduğu için zamana aşkın gerçekliğin 
resmini sunamaz. Koç, bireyin asli kimliğini bu aşkın kaynağa, yani 
cevhere (psukhe) bağlar. Cevher, kendisi olarak var olandır ve asli 
kimlik vasfını taşır (2019: 18). Cevherin (asli kimliğin) en önemli 
vasfı, zaman’a karşı kalıcı olmasıdır (2019: 172).  

Psukhe’nin aşkın ve düşkün safhalarının mahiyetine baktığımız 
zaman; aşkın safhada, yani dünyaya henüz gelen birey için, iç ve dış 
ayrımı bulunmaz; bu safha bir sahne esasındadır. Aşkının doğuşu, 
muhayyile ve idrak marifetiyle teşkil olan birliğin (unitas) kaydı al-
tında, zamanın kaydı dışında tesis edilir. Burada görüleceği üzere 
aşkın dünyaya henüz gelen bir bebeğin kendisini içsel olarak duyuşu 
ve bilişi olarak tarif edilmektedir. Ancak bu bilişin düşkünün dil ve 
mantık temelinde bilişine göre üstün bir yanı olsa da aşkının varlığı 
ile mahiyeti özdeş olmadığından aşkına mahsus bilişin esasını da su-
retsiz fiil teşkil eder (Koç, 2021: 18,19). Bu düşünce felsefe tarihin-
de özlerin bilinebileceği yollu iddia ile özlerin arasına aşılmaz bir 
sınır çekmektedir. Öz sırf fiildir ve özün hem suretsiz fiil esasında 
kendilik seyri olan aşkına, hem de dil ve mantık esasında kendisini 
dışarıdan kuşatan bilince sahip düşküne ontolojik üstünlüğü bulu-
nur. Düşkün ise adından da anlaşılacağı üzere dile düşmüştür ona 
aşkın dönem kapalıdır. Bu nedenle düşkün, aşkın olanı ancak taklid 

8  İlk bakışta çelişik gelebilir.  Psukhe mutlak bir mahiyete sahiptir ve kayıt altına 
alınamaz. Ancak zihinde tümel biçimde tasavvur edilebilir ya da dışta tekil bir 
varlıkta tezahür edebilir. Onların varlığının olanağını oluşturur ancak onlarlar 
özdeş değildir.



113

Ö z ’ ü n  K e ş f i

Yalçın Koç Düşüncesinde
Dil ve Anlam

Abdullah Karaca

yoluyla tesis edebilir (Koç,2008: 184). Koç’un düşkün ve aşkın ay-
rımı esasen Dil Arkhitektoniki kavramsallaştırması temelinde geli-
şir. Şimdi de bu kavram ve kavramın düşkün-aşkın kavramlarıyla 
olan ilişkisi tartışılacaktır. 

2.3. Teşkil ve Nakil Organonu Olarak Dil ve Dil Arkhitektoniki

Koç, dilin doğasına ilişkin geleneksel varsayımları reddederek, 
dili teşkil ve nakil organonu (araç) olarak tanımlar (Koç, 2008: 
41). Dilin mesnedi (dayanağı) ise bizatihi psukhe’dir (2008: 41). 
Psukhe cihetinden dil, psukhe’nin takati ile sınırlıdır (2008: 229). 
Çünkü şeyler “ait olduğu mekânın şartları ve imkanlarına tabi olarak 
meydana gelmiştir” (Koç, 2013:13). Burada dile getirilen özlü ifa-
delerden önemli sonuçlar çıkmaktadır. Hatırlanırsa dil metafizik bir 
ilke konumuna gelmişti. Koç’un dili psukhe’nin bir varlık tarzı ola-
rak ortaya koyması dilin tözsel konumunu ortadan kaldırır. Diğer 
bir husus ise dilin bir araç olduğu savı akla zaten öyle değil miydi 
sorusunu getirebilir. Dilin araçsallığı düşünceleri nakleden araç an-
lamında değil psukhe’nin kendi içsel anlamlandırma sürecini ifade 
etmektedir. 

Dil Arkhitektoniki kavramına gelince bir bebeğin dünyaya gelişi 
sonrası bilim adamları tarafından bebeğin göstermiş olduğu bilişsel 
ve dilsel davranışlar için gelişim dönemleri belirlenir. Bu gelişim 
evreleri 0-3 ay agulama evresinden başlayarak kurallı bir cümlenin 
oluşturulması ile tamamlanan dilsel gelişim süreci yaygın olarak 
çocuk için önemli bir gelişmenin işareti olarak kabul edilir. Bunun 
altında dil gelişiminin bir taraftan zihinsel gelişimi ima ettiği, diğer 
taraftan dilin zihinsel gelişimi destekleyeceği kabulü bulunmaktadır.

Oysa Koç’un Dil Arkhitektoniki kavramsallaştırması bize dünya-
ya henüz gelen bir bebeğin tam tersini yaşadığını yani gelişmenin 
aksine daralmaya uğradığını göstermektedir. Eğer dilsel gelişim da-
ralma ise dil öğreninceye ya da Koç’un deyimiyle dile düşünceye 
kadar ne olup bittiğine dair birtakım iddialarda bulunulmalı ve bu 
iddiaların temellendirilmiş olması gerekir.

Öncelikle Dil Arkhitektoniki’nin düşküne mahsus belirlediği dilin 
imkanı çerçevesinde “Dil Arkhitektoniki” hakkında söylenenlerin 



114

Ö z ’ ü n  K e ş f i

Yalçın Koç Düşüncesinde
Dil ve Anlam
Abdullah Karaca

onu bizatihi değil mecazen kurabileceğini akılda tutarak Koç’un “Dil 
Arkhitektoniki” fikri temelinde çözmeye çalıştığı soruna bakılabilir. 
Koç’un arkhitektonik kavramı temelinde belirlediği itibari hiyerar-
şiye göre en altta bulunan bizatihi dilde psukhe önerme seyredebilir. 
Önerme kendisi bizzat surettir. Suretli ise Nazariyatta içli anlamına 
gelir. Bu durumda önermeye iç ise suretsiz isim ve kavramdır. Su-
retsiz isim ve kavramdan bahsedebiliyor olmak bunlara önermeye 
evvel ontolojik bir konum atfetmez. Bu bahis teşrih cihetindendir 
ve önermeye evvel müstakil bir varlığından, bizatihi dilin suretsiz 
olana bizatihi iç teşkil edilemeyişi sebebiyle, bahsedilemez.

Dilin teşkil ve nakil organonu olduğu tanımı akla getirilince; biza-
tihi dilin suretsiz isme iç teşkil edememesi sebebiyle nakil görevi-
ni yerine getiremeyeceği sonucuna ulaşılır (Koç, 2008: 51). Ancak 
bizatihi dilin sınırlılığının oluşturduğu dezavantaja rağmen biz bir 
şeyleri anlıyoruz. Bu soruna felsefe tarihinde düşünce, temsil, tüm-
celerin doğruluk değeri, resim, oyun, niyet, evrensel dil bilgisi gibi 
Arkhitektonik dil tasavvuru temele alındığında ya dil dışı sayılabi-
lecek ya da bir dile mahsus kavramsallaştırmalarla çözüm bulmaya 
çalışılmıştır. 

Koç’un Dil Arkhitektoniki’ne dahil olan unsurlara bakıldığında üç 
safhanın birliği olarak tarif edilir. Bunlar; “Dil olarak theatron,” “dil 
olarak sergi” ve “bizatihi dil” dir (2008: 18). Dil olarak theatron 
psukhe’nin aşkın safhası, dil olarak sergi ara safhası, bizatihi dil ise 
düşkün safhasını ifade eder.  Dil Arkhitektoniki’nin zemininde do-
ğuş düşüncesi bulunur. Aşkın, psukhe’den gelendir. Aşkının psuk-
he’den doğuş yoluyla gelmesi, psukhe’nin kuvveleri9 aracılığıyla 
basit manzara doğuşu esasında kendisini kendisine suret olarak teş-
kil etmesi ile başlar. Buna müteşekkil psukhe ya da asli isim denir. 
Bu psukhe’nin muhayyiledeki kendisi değil, temsilidir. Psukhe’yi 
suretli isim olarak teşkil eden basit manzaranın seyriyle asli zamir 
“o”, “o” nun basit manzarada teşkili ve seyri yoluyla ilk zamir “ben” 
i düşünürüz. Psukhe’ye mahsus kuvvetlerin marifetiyle tasvire mah-
sus o’na ve ben’e verilen birlik müteşekkil psukhe sureti ya da mü-

9 Psukhe’nin kuvvelerinin bu aşamada hafıza, muhayyile ve idrak olduğu söylene-
bilir. Bkz., Koç, Anadolu Mayası, s. 115,116,117



115

Ö z ’ ü n  K e ş f i

Yalçın Koç Düşüncesinde
Dil ve Anlam

Abdullah Karaca

teşekkil dildir (Koç, 2009: 19). Karmaşık görünen bu belirlenimler 
kendilik bilinciyle alakalıdır. Koç’un burada anlatamaya çalıştığı 
şeyi aşkından düştüğümüz için mecazen anlamaya çalışırsak, ilk 
olarak kendimizi düşündüğümüzde muhayyilemizde bir suret be-
lirir. Suretten “o” olarak bahsederiz. O suretin kendimiz olduğunu 
idrak etmek suretiyle “o” benim deriz. O bende ikame edilir, ben ise 
o’yumdur. Yani kendilik bilinci “o” nun ve “ben” in birliğidir. 

İkinci safha, düşüşten önceki safha olduğu için ara safha olarak da 
adlandırılır. Bu safhada psukhe’nin seyri fiilden resme düşer. Dün-
yaya henüz gelen aşkına mahsus birliğini zamanla bir sahnenin iç-
dış esasında itibari olarak ayrışması ile kaybeder. Bir sahnenin iç-dış 
esasında ayrılması ara safhadakinin dış teşkilinin de başladığı nok-
tadır. Bu manada ara safhadaki dışı içte suretsiz fiil taşıyan suretli 
nitelik esasında idrak eder. Koç, içte suretsiz fiil taşıyan suretli ni-
teliği nesnesi belirsiz hareket olarak adlandırır (Koç, 2008: 77). Dış 
cihetinden iç olarak düşünülen sahnenin esası ise içte suretsiz vasıf 
taşıyan suretli isimdir. Bu safhaya Koç dil olarak sergi ismini verir. 
Safhanın adının da ima ettiği şekilde ara safhadaki bizatihi resim 
seyreder. Resme mahsus düşünülen suretli ismin içte taşıdığı vasıf 
suretsiz oluşu sebebiyle değişimsizdir. “Bu manada “suret’siz vasıf’, 
“değişim’siz ism’e iç” olarak düşünülür; mesela, “mütebessim isim” 
şeklinde; ‘’tebessüm eden isim” olarak değil” (2008: 78). Koç’un 
da işaret ettiği gibi ara safhaya düşmüş olanın nazariyatı ise suretsiz 
vasıf esasında suretli isim olarak seyirdir. Bu safhada psukhe’nın 
bilincinin dışsallaşmaya başlamasıyla yukarıda nesnesi belirsiz ha-
reket olarak ifade edilen sıcaklık, uzaklık gibi birtakım niteliklerin 
seyri söz konsudur. 

Düşüşteki ikinci safhaya gelindiğinde sahnenin dışsallaşmasının 
ve daralmanın sona erdiği yer düşkün safhadır. Dışsallaşma ile dış 
teşkilinin nihayet bulması, daralma ile nazariyatın ya da müteşekkil 
psukhe’nin kendisini manzara doğuşuyla suretli vasfa iç olan suret-
siz fiil esasındaki seyrinden yine manzara doğuşu itibariyle önerme 
esasındaki seyrine düşüşü ifade eder. Bu safhada, dış yani ayrışık 
itibariyle harekete nesne bağlanır. Bağlanma, ara safhada nesnesi 
belirsiz hareket olarak belirlenmiş olan suretsiz niteliklere nesne 



116

Ö z ’ ü n  K e ş f i

Yalçın Koç Düşüncesinde
Dil ve Anlam
Abdullah Karaca

atanmasını içerir. Hareket ile modern manada bir nesnenin taşınması 
kastedileceği gibi nesnenin değişimi de kastedilir. Düşkün açısından 
değişim nesnesi belirli hareket tarafından tesis edilir. Burada niteliğin 
değişimi hissi idrakta bizzat teşhis edilmez, değişim suretli niteliğin 
manzara doğuşu esasında ortaya çıkan farkıdır sadece (2008: 81). 

Düşkün safha yani dil olarak önerme tek tek dillerin dayandığı 
zemindir ve doğuştandır. Ne öğrenilir ne de öğretilir. Ama bir dil 
onun sayesinde öğrenilebilir. Dilin bir dilleşmesi meselesine neyin 
ait olduğunu belirlemenin zor bir uğraş olduğunu bu sebeple özel 
bir çalışma gerektirdiğini kaydeden Koç tiyatro metaforu üzerinden 
dilin doğal bir dil ile ilişkisine dair resim sunar. ““Dil”i, “oyun se-
naryosu”na benzetebiliriz. Bu itibarla, “dil”, ancak “bir sahne”de, “ 
‘bir dil’leşir”; “senaryocun “oyun”a “dönüşmesi” gibi” (Koç, 2019: 
153). Bu benzetmeye göre senaryo ile dil, senaryonun oyuna dö-
nüşmesi ise ile de bir dil arasında paralellik kurulabilir. Bu bakım-
dan senaryo bütün dillerin temelinde bulunur. Ancak bu senaryonun 
temsili sahnelere göre farklılık gösterir. Bu manada sahne toplum, 
sahnedeki oyuncular ise toplumun bireyleridir. Bu, kısaca aynı esas-
taki senaryonun farklı sahne ve oyuncular tarafından esasa bağlı ka-
lınarak farklı biçimlerde tezahür etmesi olarak tanımlanabilir. 

Yukarıda Dil Arkhitektoniki’nin çözümlenmesinin dil ve düşünce 
açısından sonuçlarına baktığımız zaman bir dilin de düşüncenin 
de zemininde düşküne mahsus dil olarak önerme safhası bulunur. 
Dil olarak önerme mantıktaki önerme ile karıştırılmamalıdır. Man-
tık önermeleri özne ve yüklemin bir araya gelmesiyle oluşur ve 
bu sebepten dolayı sentetiktir.  Dil olarak önerme ise basittir. İçte 
suretsiz kavramın suretsiz isme yüklem olduğu basit önermeyi dışta 
bir tümce üzerinden kendimize temsil ederiz. Burası yani dil olarak 
önerme anlamın açığa çıkmasının ilk adımıdır. Anlamın bir dilde-
ki tümcenin kendisiyle ya da mantıksal formuyla alakalı olduğunu 
söylemenin paradoksal sonuçları vardır. Çünkü cümlenin teşkili-
ne evvel sözcükler olası anlamları ile mevcutturlar. Bunların sıra 
(sentaks) esasında bir araya gelmesiyle tümce oluşturulur, yani 
tümce zamansal esasta mürekkeptir. Sözcüklerin tümceye evvel 
anlamlarının bulunmadığı, onların tümce içinde itibari bir anlam 



117

Ö z ’ ü n  K e ş f i

Yalçın Koç Düşüncesinde
Dil ve Anlam

Abdullah Karaca

kazandığı yönünde yükseltilebilecek itiraza, daha yakından bakılın-
ca, parçaların bir aradalığıyla asli olmayan manada varlık kazanan 
şeyin parçalara temel sağlayabileceği yönünde çelişik bir kabule da-
yandığı görülür. Bir şey, ya kendi cihetinden (töz) ya da başka bir 
şeye dayanarak (ilinek) var olur. Burada tümceye varlık veren şey 
sözcüklerdir. Tümce sözcüklere itibarla var olur. Tümce sözcüklere 
dayanarak varsa, tümcenin sözcüklere temel sağlayabileceğini dü-
şünmek çelişiktir. Eğer sözcüklerin tümceye evvel bir anlama sahip 
olduğu ve tümcelerin anlamının da bunlara itibarla var olduğu iddia 
edilirse, bu iddia üç sebepten dolayı geçersizdir. İlk olarak sözcük 
sentetik doğaya sahiptir. Sözcüğün eğer bir anlamı varsa sözcüğü 
oluşturan unsurların tek tek bu anlamı haiz olduğu gibi bir sonuca 
gitmek zorunda kalırız, ki kabul edileceği gibi bu abestir. İkinci bir 
mesele, hem sözcüğü hem de tümceyi içeren biçimde, Koç bir dili 
ses ve işaretten mürekkep bir varlık olarak görür (2019: 147). Tanım 
esas alındığında sözcüklerin ve tümcelerin sözlü ya da yazılı biçimi 
anlamsız bir işaretten fazlası değildir. Kısaca ve öz biçimde söy-
lenirse dış dünyada anlam bulunmaz. Üçüncü ve en önemli husus 
bir dilin zamansal esasta çalışmasıyla ilgilidir. Zamana tabi olanın 
aynılığı ve buna bağlı olarak bir kimliği yani anlamı bulunmaz. Bir 
şeyin anlamının olabilmesi için zamanın kaydının dışına çıkarılması 
gerekir. Anlamın zamanın kaydının dışında tesis edilmesi fikri ilk 
başta kulağa yabancı gelebilir. Ancak bir an için bir şarkıyı dinle-
diğinizi düşünün. Şarkının melodisi akış halinde olmasına rağmen 
melodiyi içte anlamlı bir bütün halinde zamansız olarak seyreder ve 
duyarız. Bu noktadan itibaren bu seyir ve duyuşun esasına neyin ait 
olduğu tartışılacak ve makale bir sonuca bağlanacaktır. 

Koç dilin ve anlamın kökenini kendisine tabi olduğu bireyde arar. 
Bir şeyi bilmek, şeyin dayandığı esası anlamak ile mümkün olur. 
Dilin kökeni ya da dayanağı, anlatıldı, Dil Arkhitektoniki’ne mahsus 
sahnelerin birliğidir. Bundan dolayı anlamı da bu sahnelere mahsus 
faaliyette aramak gerekir. Sorun ise düşkünün suretten düşmek iti-
bariyle kendisine aşkının yolu kapanmış olmasıdır. Yani düşkünün 
hem içte kendilik seyri hem de dışta suretli nitelikleri seyri suret-
sizdir. Düşkünün dilinin sınırı suretsiz isimdir. Yani suretsiz isme 
suretsiz vasfı iç olarak teşkil edemez. Ancak düşkün aşkından gelen 



118

Ö z ’ ü n  K e ş f i

Yalçın Koç Düşüncesinde
Dil ve Anlam
Abdullah Karaca

iz ile mecazi theatron ile aşkını, bizatihi bir aşkınlık sağlamaksızın, 
taklid edebilir. “Bu itibarla, bahis konusu “mecaz”, “düşünce’yi”, 
“kur’gu” üzerinden, bizatihi “dil olarak theatron’a mahsus teşkil’e 
ve nakl’e sevk’eder”; “teşbih” yoluyla ve “matafora” olarak “me-
caz” esasında” (Koç, 2008: 34). Burada anlamın inşasına dört temel 
anahtar kavram dahil olur. Düşünce, kurgu, theatron10 ve matafo-
ra11. Anlam bu dört temel kavramın ortak faaliyetinin bir sonucu-
dur. Kurgu sahneyi, theatron sahnenin seyredildiği yeri, matafora 
ise sahnenin ötesine aşmayı (Ing. transcend) temin eden aracı temsil 
eder. Sahnenin ötesine geçmek ile sergilenen oyunda bizatihi seyre-
dilemeyeni mecazi anlamda görmek kastedilmektedir. Bir çocuğun 
annesine acıktığını söylediğini düşünelim. Matafora çocuğun açlı-
ğını anneye kendisinde bizatihi temsil eden bir zemini sağlayamaz. 
Oyun muhayyilenin marifetiyle akış içinde temsil olunur. Dil ras-
yonel yeti aracılığıyla akış içindeki temsilleri yakalamak suretiyle 
kendisine takliden temsil eder ve bu temsilleri tahkike ve teşrihe 
tabi kılar (Koç, 2019: 170). Böylece bir hükme ulaşır. Bu hükmü ise 
takliden muhafaza eder. Burada ulaşılan hüküm ise alıntıdaki dü-
şünceye karşılık gelir. Anlamanın esası özetle söz tesis etmektir. Söz 
ise ortada bizatihi olmayandır. ““Okumak”, “tab” üzerinden “söz” 
“tesis” etmektir; yani “hafıza, muhayyile ve düşünme yetileri” vası-
tasiyle, “tab” uzerinden “dil”de “nesne” oluşturmaktır” (2019: 205). 
Koç burada “söz” ü dildeki önerme ile eş anlamlı olarak kullanmak-
tadır. “Tab” ise bir dile mahsus yazılı ve sözlü işaretlerdir. Harfler 
bu manada tabdır, harflerden mürekkep sözcükler ve sözcüklerden 
mürekkep bir cümle bu manada tabdır ve söz değildir. 

10 Manzara seyredilen yer manasına gelir. Theatron ise matafora yoluyla tesis 
edilir. Bkz., Koç, Theologia’nın Esasları: Felsefe’nin ve Teoloji’nin Nazariyatı 
Üzerine Bir İnceleme, s. 14
11 Theatron’u oluşturan bir makine olarak tasvir edilmiştir. Kök anlamı itibariyle 
öteye taşımak anlamına gelmektedir. Bkz., Koç, Theologia’nın Esasları: Felse-
fe’nin ve Teoloji’nin Nazariyatı Üzerine Bir İnceleme, s. 14,15



119

Ö z ’ ü n  K e ş f i

Yalçın Koç Düşüncesinde
Dil ve Anlam

Abdullah Karaca

SONUÇ

Klasik düşüncede bilgi aklın kuvve halinden fiil haline geçişi 
olarak tanımlanır. Bu tanıma göre bir şeyi bilmenin koşulu o şeyin 
gerektirdiği fiil üzere olmaktır. Yani bilinenin bileni dönüştürmedi-
ği bilgi, bilgi değildir (Koç, 2019: 50). Burada bilen ile bilinenin 
birliği yani felsefi terimlerle ifade edilirse özne ile nesnenin birliği 
dile getirilmektedir. Ancak özne ile nesnenin birbirine karşıt iki zıt 
ilke olarak konumlandırılageldiği bir dünyada bu birliği tesis etmek 
o kadar da kolay değildir. Nitekim bunların birliğinin sağlandığının 
vehmine sahip olunduğu Eski Yunan düşüncesini bir kenara bırakır-
sak, modern dönemde özne ve nesnenin birliği düşünsel bir zeminde 
temsiller üzerinden sağlanmaya çalışılsa da öznenin düşünsel fonk-
siyonunun nesneye uygulanmasından başka bir şey yapılamamış ve 
özne ile nesne birbirinden tamamen soyutlanmıştır. Soyutlanma ne-
ticesinde bilginin tanımı da değişmiştir. Bilgi bir erdem değil artık 
güç haline gelmiştir. Bu sayede özne erdemin kendisine yüklediği 
büyük bir sorumluluktan kurtularak nesneyi kendisi belirlemiş ve bu 
keyfiyetin nimetlerinden de faydalanmıştır. 

Koç’a gelindiğinde teorik ile pratik olanın arasının açılmasıyla 
bilginin erdem için bir temel sağlamadığının ayırdındadır. O yüzden 
onun projesi bireyi kendi özüne döndürme ve dönüştürme hedefi-
ne dönüktür. Bireyin dayandığı aşkın kaynak itibariyle felsefenin 
kadim sorunu iç ve dış ayrımı Koç’ta esas değildir. ““Sahne ay-
rış’ma’sı” esasında düşünülen “iç”, “dış’a nisbi iç’tir”. “Bir sahne” 
itibariyle, “iç sahne’den” bahsetmeyiz; bu sebeple” (Koç, 2008: 
80). Bunların kendinde birer gerçeklik alanı olarak görülmesinin 
gerisinde psukhe’nin tarihinin hesaba katılmaması vardır. Çünkü 
çocuğun bir dili öğrenene kadar geçen süreç bulanık olarak kabul 
edilir (2008: 63). Ancak Koç açısından bulanık dönem sonrası düş-
künleşme tamamlanır ve psukhe’nin seyri içsizleşir. İçsizleşmenin 
teknik ismi önceden de de söylendiği suretsize karşılık gelmektedir. 
İçsizleşmenin nihai noktası psukhe’nin sahnesinin birliğini kaybe-
dip iç ve dış olarak ayrışık hale gelmesidir. Bu noktadan itibaren 
iç sahnesini dış itibariyle yani belli bir kültürün ve kültüre ait dilin 
imkanlarınca kurmaya çalışır. İşte burası mantığın başladığı yerdir. 



120

Ö z ’ ü n  K e ş f i

Yalçın Koç Düşüncesinde
Dil ve Anlam
Abdullah Karaca

Düşkünün faaliyeti mantık diliyle ifade edilirse A’nın, A olmayan 
üzerinden belirlenmesini içerir. Bu mantığın temel ilkelerinden ilki 
olan özdeşlik ilkesidir ve düşkün itibariyle ortaya çıkışı tam olarak 
düşkünün aşkına mahsus bizatihi duyuşu kaybetmesinin sonucunda 
düşkünün hem kendisini hem dışı dile dayalı olarak bir dil ve man-
tık dolayımı ile kurmasını ifade eder. Mantığın vasıtası ise rasyonel 
yetidir. Rasyonel kelimesi köken itibariyle (ratio) orandan gelir. Bir 
şeyi başka bir şeyin yanına koyup ölçme faaliyetini ifade eder. Yani 
rasyonel olan oransal olandır. Aristoteles’in varlık hiyerarşisi rasyo-
nel bir temele dayanır. Aristoteles şeylerin mahiyetini tespit ederken 
fasılları dikkate almıştır. Bu noktada insan cinsi itibariyle bir hay-
vandır ancak faslı itibariyle insandır. Suret, cins ve faslın birleşi-
minden oluşur. İnsanın özü yani psukhe onun faslına indirgenmiştir. 
Ancak sorun şu ki psukhe aşkın idraktan rasyonel idraka düştüğü 
için rasyonel daire itibariyle kendisini bizatihi kavrayamıyordu. Ha-
tırlarsak düşkün suretsize (içsize) suretin (iç) teşkil edemiyordu yani 
düşkün’ün kendilik idrakı kendi olmayan üzerindendi. Bu düşünce 
biçimi günümüzde rasyonel düşünce olarak adlandırılıp nazariyatta 
nisbetli düşünüş olarak tarif edilir (Koç, 2019: 87). İşte evren ve 
varlık hakkında öner sürdüğümüz tüm iddiaların temelinde kendisi-
ni bizatihi kavrayamayan bu düşünce tarzı bulunur. İşin daha vahim 
olan yanı ise kendisini nisbetli dairede kuran rasyonel yeti dünyayı 
da kendini kurma projeksiyonuna indirgeyerek bir dünya kurmaya 
çalışmıştır. Bu sebeple rasyonel yeti vasıtasıyla kurulmuş mantığı 
temel alan tüm disiplinlerin teolojik, felsefi, bilimsel, psikolojik, sa-
natsal, hukuki hatta etik alanda nesnelerin kendiliğinin bulunduğu 
faraziyesine dayanarak öne sürdükleri iddialar ve bu iddialar teme-
linde kurdukları dünya Nazariyattan yoksun yani içsizdir. Daha ken-
disini kavrayamamış öznenin dünyayı kendi anlamsızlığına indirge-
mesinin korkunç ve yıkıcı sonuçlarını anlamak için başımızı şöyle 
bir kaldırıp etrafa bakmak yeterli olacaktır. İlim ilk olarak Yunus 
Emre’nin de dediği gibi kendini bilmek ile başlar.



121

Ö z ’ ü n  K e ş f i

Yalçın Koç Düşüncesinde
Dil ve Anlam

Abdullah Karaca

Kaynakça
Benaey, M. (1997). “Function and Concept”. The Frege Reader. 

Blackwell Publishers Ltd,Oxford. 130-148
Chomsky, A.N. (2009). Cartesian Linguistics. Cambridge University 

Press
Chomsky, A.N. (2000). “The Minimalist Inquiries: The Framework.” 

R. Martin, D. Michaels,J. Uriagereka (Ed.), Step By Step: Essays On 
Minimalist Syntax in Honor of Howard Lasnik. The MIT Press pp. 89-
155

Chomsky, A. N. (1993). “A Minimalist Programme For Linguistic 
Theory.” Kenneth HALE, Samuel Jay KEYSER (Ed.), The View From 
Building 20: Essays In Honor Of Sylvain Bromberger, The MIT Press, 
1-52

Chomsky, A.N. (1959). “A Review Of B.F Skinner’s Verbal Be-
haviour”. Language, 35, No1, pp 26-58

Collins, J. (2021). “Chomsky”. Barry LEE (Ed.), Dil Felsefesi (Çev. 
Kerem ÇAYIR). MakGrup Medya Pro. Rek. Yay. A.Ş, Ankara, 224-255

Descartes R. (1984).   Metot Üzerine Konuşma. (Çev. K. Sahir SEL). 
Sosyal Yayınlar,İstanbul.

Hançerlioğlu. O. (1979). “Theoria”. Felsefe Ansiklopedisi, Cilt 6: Ka-
vramlar ve Felsefi Akımlar. Remzi Kitabevi, İstanbul.

Locke, J. (1999). An Essay on Human Understanding. Pennsylvania 
State Universty, Pennsylvania

Kant I. (1998). Critique of Pure Reason. (Ed. Paul Guyer, Allen W. 
Wood). Cambridge University Press, Cambridge

Koç, Y. (2021). Harf ve Nazariyat: İsim Teşkilinin Esasları Üzerine 
Bir Deneme. Cedit Neşriyat, Ankara

Koç, Y. (2019). Anadolu Mayası. Cedit Neşriyat.
Koç, Y. (2013). “Mekan ve Nesne”. Felsefe Arkivi, sy. 29 url:ttps://

dergipark.org.tr/tr/download/article-file/14417
Koç, Y. (2009). Teographia’nın Esasları: Teoloji ve Mantık İnşası 

Üzerine Bir İnceleme. Cedit Neşriyat, Ankara
Koç, Y. (2008). Theologia’nın Esasları: Felsefe’nin ve Teoloji’nin 

Nazariyatı Üzerine Bir İnceleme. Cedit Neşriyat, Ankara
Koç, Y. (1997). “Matematiğin Ontolojisi Bakımından Kant ile Frege 

Karşılaştırması”. Felsefe Arkivi, Cilt 0, Sayı 30 s. 49-54
Wittgenstein, L. (2006a). Tractatus Logico-Philosophicus. (Çev. 

Oruç Aruoba), Metis Yayınları, İstanbul
Wittgenstein, L. (2006b). Felsefi Soruşturmalar. (Çev: Deniz 

KANIT). Totem Yayıncılık, İstanbul
Platon. (2013). Menon. (Çev. Furkan AKDERİN). Say Yayınları, İs-

tanbul

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/14417
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/14417

	_Hlk216093640
	_Hlk215082138
	_Hlk214135353
	_Hlk214196233
	_Hlk214200451
	_Hlk215230316
	_Hlk216828662

